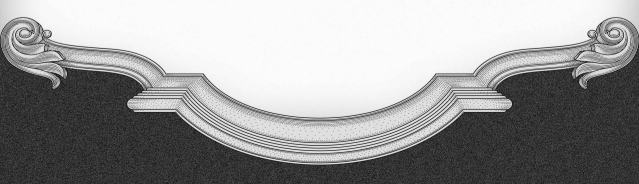


## גליון בת עין



- ראש השנה תשע"ט





## דְרוּשׁ לְרֹאשׁ הַשְּׁנָה

מָן הַמֵּצֵר כְּלִי לְהָאִיר לְעוֹלְמוֹת וְלְנוּ, ה). שֶׁהֵן בְּמֵיצֵר בְּלִי לְהָאִיר לְעוֹלְמוֹת וְלְנוּ, פֵּירוּשׁ הֵן הַמָּה הַבְּחִינוֹת קְרוֹשׁוֹת בַּצֵבוּר הִתְּגַבְּרוּת הַקְּלִיפּוֹת בַּצֵוֹנוֹתֵינוּ

## The Prayer of the Shofar

Every creation needs the Divine flow of energy and blessing in order to live. Sometimes, in order to prevent the negative forces that are created by our sins from receiving this life-giving energy, Hashem restrains the energy and blessings above. Yet, this not only prevents the negative forces and kelipot from receiving Divine vitality and blessing, but also prevents us from receiving the blessing.

In order for the blessings to reach us, we must find a safe way to release them from their constraints without the kelipot being able to receive them as well. This is possible when we do teshuva from the depth of our heart, which nullifies the kelipot and enables the blessings to flow directly to us. Yet, in order to enable us to accomplish such a teshuva, we must hear the piercing sound of the shofar that touches upon the deepest recesses of our heart. As a result of hearing this sound with awe and fear, one regrets his sins, sincerely desires to change his ways, and "calls out to Hashem from the constraints." It is this call from the depths of one's heart that negates the kelipot and enables us to receive Hashem's blessings.

מָן הַמֶּצֵר קַרָאתִי יָה וְגוֹ׳ (תהלים קיה, ה).

## "From the constraints, I call to Hashem..." (Tehillim 118:5)

Hashem conceals the Divine flow of blessing in order to safeguard it from the *kelipot* that distance us from

Hashem. Yet, a byproduct of concealing the Divine vitality and blessing from the *kelipot* is that the blessing is also הָעוֹלֶם יְכוֹלִים לְקַבֵּל מֵהֶם שֶׁפַע וּבְרָכָה וּקְדוּשֵׁה.

וְזֶה שֶׁאָמֵר שְׁלֹמֹה הַמֶּלֶךְ ע״ה (שיר השירים ח, ח) ׳אָחוֹת לָנוּ קְטַנָּה׳, אָחוֹת רְצוֹנוֹ לוֹמַר בְּחִינַת דְּבֵקוּת בַּה׳ וְאוֹרוֹת עֶלְיוֹנִים לוֹמַר בְּחִינַת דְּבֵקוּת בַּה׳ וְאוֹרוֹת עֶלְיוֹנִים הַקּדוֹשִׁים, הִיא קְטַנַּהְא, ׳וְשַׁדֵיִם אֵין לָה׳ -

הָרַבִּים, וְחָתַם הַקְּדוֹשׁ בְּרוּךְּ הוּא בְּמֵיצֵר אֶת הָאוֹרוֹת וּבְחִינוֹת הַקְּדוֹשׁוֹת בִּכְדֵי שֶׁלֹא יִינְקוּ מֵהֶם הַחִיצוֹנִים, הַמָּה מַלְאָכִים הָרָעִים וְהָרוּחוֹת רָעוֹת, וְיוֹסִיפוּ כֹּחַ חָלִילָה וְיְחָרְבוּ הָעוֹלָם, וְעַל יִדֵי זָה נְסִתְּרוּ גַּם מֵאִתָּנוּ, וָאֵין

א. ראה מה שהוסיף רבינו לפרשת בחינה זו בפרשת בלק ד"ה וירא בלק (הב'): וזהו פירוש הפסוק 'אחות לנו קטנה' וגו', פירוש עכשיו שאנחנו בגלות המר הדבקות להבורא ברוך הוא הוא קטן למאד, 'אחות' לשון דבקות והתחברות, והוא עתה בבחינה קטנה מחמת התגברות השקר, ולזה 'ושדים אין לה' שאין אנחנו יכולים להשפיע עלינו.

withheld from us.

פֵּירוּשׁ הֵן הֵמָּה הַבְּחִינוֹת קְדוֹשׁוֹת שָׁהַן בְּמֵיצֵר בְּלִי לְהָאִיר לְעוֹלְמוֹת וְלָנוּ, בַּעֲבוּר הִתְגַּבְּרוּת הַקְלִיפּוֹת בַּעֲוֹנוֹתֵינוּ הָרֵבִּים,

The pasuk is referring to the holy bounty of blessings that are restricted from shining upon the worlds and upon us due to the overpowering kelipot that were created because of our many sins. Our transgressions form kelipot that serve as barriers between us and Hashem, which, in turn, prevent us from receiving Hashem's blessings.

וְחָתֵם הַקָּדוֹשׁ בָּרוּךְ הוּא בְּמֵיצֵר אֶת הָאוֹרוֹת וּבְּחִינוֹת הַקְדוֹשׁוֹת בִּכְדֵי שֶׁלֹא יִינְקוּ מֵהֶם וּבְחִיצוֹנִים, הַמָּה מֵלְאָכִים הָרְעִים וְהָרוּחוֹת רָעוֹת, וְיוֹסִיפוּ כֹּחַ חָלִילָה וְיְחָרְבוּ הָעוֹלֶם,

Hakadosh Baruch Hu sealed these lights and holy matters in constraints so that the *kelipot*, which are malevolent angels and evil spirits, shouldn't derive benefit from them lest they become increasingly powerful, G-d forbid,

and destroy the world. Every creation receives its life-source and nourishment from Hashem's bounty. Hashem conceals this energy and blessing in order to prevent the *kelipot* from receiving too much of it.

וְעַל יְדֵי זֶה נִסְתְּרוּ גַּם מֵאָתָנוּ, וְאֵין הָעוֹלֶם יִכוֹלִים לִקְבֵּל מֵהָם שׁפע וּבַרְכָה וּקְדוּשׁה.

Consequently, however, the blessings are also hidden from us and the world isn't able to receive bounty, blessings, and holiness. This causes the Jewish nation to lack spiritual and material goodness.

וְזֶה שָׁאָמַר שְׁלֹמֹה הַמֶּלֶךְ ע״ה (שיר השירים ח,ח) אַחוֹת לַנוּ קִטְנָה',

This is what Shlomo HaMelech meant when he said אחות לנו קטנה, "we have a little sister..." (Shir HaShirim 8:8)

אָחוֹת רְצוֹנוֹ לוֹמֵר בְּחִינֵת דְבֵקוּת בַּה' וְאוֹרוֹת עֵלִיוֹנִים הַקִּדוֹשִׁים, הִיא קִטַנָה,

The pasuk is saying that the little

הַגַּשְׁמִי גַּם כֵּן נִתְכַּוּנְצָה וְנַעֲשֵׂית קְטַנָּה (גיטין נז.), כְּדֵי שֶׁלֹא יִינְקוּ מִמֶּנָה הַחִיצוֹנִים הַנַּ״ל. נז.), כְּדִי שֶׁלֹא יִינְקוּ מִמֶּנָה הַחִיצוֹנִים הַנַּ״ל וְזֶהוּ ׳מִן הַמֵּצַר קָרָאתִי יָה׳, רְצוֹנוֹ לוֹמֵר שְׁצָּרִיכִים אֲנַחְנוּ לְקְרוֹא אוֹתַהּ בְּחִינַת שַׁצָּרִיכִים אֲנַחְנוּ לְקְרוֹא אוֹתַהּ בְּחִינַת

רְצוֹנוֹ לוֹמַר שָׁאֵין לָנוּ מֵהֵיכָן לִינֹק מִמֶּנָּה שָׁפַע רַב וּבְרָכָה, מַחֲמַת שֶׁשְׁדֵיִם אִין לָה, הַיִינוּ שֶׁנֶּעֶלְמוּ לְמַעְלָה בִּרְדֵי שֶׁלֹא יִנְקוּ מִמֶּנָּה הַחִיצוֹנִים כַּנַּ״ל, וִעֵּל כֵּן נַם אָרֵץ יִשְׂרָאָל

**ב.** בגמ' שם: אמר ליה ארץ צבי כתיב בה, מה צבי זה אין עורו מחזיק את בשרו, אף ארץ ישראל בזמן שיושבין עליה רווחא ובזמן שאין יושבין עליה גמדא.

"sister" (אחות), which is represents the concept of *deveikut* (connection to Hashem) and the holy light of above that symbolizes blessing, is small and limited since the bounties are constricted.

'וִשַׁדִים אֵין לָה'

The next words of the pasuk are: "she doesn't have breasts." The little sister described in the pasuk has not yet reached physical maturity. Her lack of breasts, which nourish a baby, is a metaphor.

 ךצוֹנוֹ לוֹמֵר שָׁאֵין לְנוּ מִהִיכָן לִינֹק מִמְנָּה שָׁפַע רַב וּבְרָכָה, מַחֲמַת שְׁשַׁדִים אֵין לָה, הַיְינוּ שָׁנֶעֶלְמוּ לְמַעְלָה בִּכְדֵי שֶׁלֹא יִנְקוּ מִמֶּנֶּה החיצונים כּנ״ל.

This means that we are unable to be nourished from the bounty and blessings above because of the idea alluded to in the words "she doesn't have breasts," which indicates that these blessings are concealed above so that the external forces (the *kelipot* that distance us from Hashem) cannot be nourished from them. Just as the milk with which an infant is nourished comes from the baby's mother, the

spiritual vitality and blessings that nourish us come from Hashem. The concept of a little sister who has not yet developed breasts represents the idea of potential blessing that is not yet accessible and has not yet been brought into fruition.

The reason why Eretz Yisrael is small in size

וְעַל כֵּן גַם אֶרֶץ יִשְׂרָאֵל הַגַּשְׁמִי גַּם כֵּן נִתְכַּוּוְצָה וְנַעֲשֵׂית קְטַנָּה (גיטין נז.),

This is also the reason why the physical land of Eretz Yisrael is contracted and has become small (see Gittin 57a). The Gemara says: "When the Jewish people live there, Eretz Yisrael is a wide land, yet when they don't live there, the land contracts and is small."

כָדֵי שֶלֹא יִינָקוּ מִמְנַה הַחִיצוֹנִים הַנַ״ל.

This is **so the** *kelipot* **will be unable to draw** nourishment **from the land.**The Bat Ayin parenthetically adds that, just as Hashem conceals Divine vitality and blessing in order to limit the nourishing of the *kelipot*, Hashem also limits the size of Eretz Yisrael when the Jewish nation is in exile so that

עַל יְדֵי הַשׁוֹפָר דַּוְוקָא בְּאֵימָה וְיִרְאָה, יְיִתְבַּשְׁלוֹת לְרָצוֹן יְיִתְבַּשְׁלוֹת לְרָצוֹן לְפְנִי ה׳, לְהָאִיר לְנוּ הָאוֹרוֹת וּבְחִינוֹת הַקּרוֹשׁוֹת, אַמֵן כֵּן יָהִי רַצוֹן.

אָחוֹת מִן הַמֵּצֵר שֶׁלָּה, מִמְּקוֹם שֶׁנָּעֶלְמָה רְנְסְתְּרָה שָׁם מִפְּנֵי הַחִיצוֹנִים כַּנַ״ל. וְכָל זֶה אִי אֶפְשָׁר כִּי אִם עַל יְדֵי תְּשׁוּבָה מֵעוֹמְקָא דְּלָבָּא, לְעוֹרֵר בְּעוֹמֶק תַּחַת עוֹמֶק עַל יִדִי צַצֵּקַת הַלֶּב, פֵּירוּשׁ בִּקוֹל פָּשׁוּט עַל יִדִי צַצֵּקַת הַלֶּב, פֵּירוּשׁ בִּקוֹל פָּשׁוּט

the *kelipot* cannot derive nourishment from the Holy Land.

Sincere teshuvah destroys the kelipot

וָזֶהוּ 'מִן הַמֵּצֵר קָרָאתִי יָה',

This is the meaning of the pasuk with which we began that states, "From the constraints I call to Hashem."

ְרְצוֹנוֹ לוֹמֵר שֶׁצְרִיכִּים אֲנַחְנוּ לִקְרוֹא אוֹתָהּ בְּחִינַת אָחוֹת מִן הַמֵּצֵר שֶׁלָה, מִמָּקוֹם שֶׁנֶּעֶלְמָה וְנִסְתְּרָה שָׁם מִפְּנֵי הַחִיצוֹנִים כַּנַּ״ל.

This means that we must call for the attribute of "our sister," which represents deveikut and Divine blessing, to come out of the constraints above from where they are hidden due to the chitzonim ("outside" forces that cause us to feel distant from Hashem and are sometimes referred to as kelipot). We must call out to Hashem to release the blessings out of concealment so that we can benefit from them.

וְכֶל זֶה אִי אָפְשָׁר כִּי אָם עַל יְדֵי תְּשׁוּבָה מֵעוֹמָקא דְלָבָּא,

All of this is only possible through teshuvah that comes from the depths of one's heart.

לָעוֹרֵר בְּעוֹמֵק תַּחַת עוֹמֵק עַל יָדֵי צַעַקת הַלֶּב,

For one must arouse the deepest recesses of his heart through the heart's cry. When one calls out to Hashem with all of his heart and expresses sincere remorse for his wrong deeds, he can nullify the *kelipot*.

The shofar represents a crying heart

פֵּירוּשׁ בְּקוֹל פָּשׁוּט עַל יְדֵי הַשׁוֹפָר דַּוְוּקָא בָּאֵימָה וְיִרָאָה,

This "cry of the heart" is a simple sound without words, which occurs through the awe-inspiring sound of the shofar that is specifically sounded with fear and awe.

ויתבטלו הקליפות,

Such a cry of the heart, which is an expression of genuine repentance, **nullifies the kelipot** that were created by one's transgressions.

וְיַעֲלוּ הַתְּפָלוֹת לְרָצוֹן לִפְנֵי ה',לְהָאִיר לָנוּ הָאוֹרוֹת וּבְחִינוֹת הַקְּדוֹשׁוֹת, אָמֵן כֵּן יְהִי רָצוֹן.

Then the *tefillot* will ascend and find favor before Hashem to illuminate the Divine light and aspects of holiness upon us. Amen, so may it be His will.